# شر عی قواعد و ضوابط کی روشی میں مصنوعی گوشت (Lab Grown Meat) کیادی احکامات

از محمد معاذاشرف فاضل ومتحضص فی الفقه والا فتاء جامعه دارالعلوم کرا بکی





# شرعی قواعد وضوابط کی روشنی میں مصنوعی گوشت (Lab Grown Meat) کے بنیادی احکامات

### (پہلی قسط)

أمك معنوى گوشت كا حلن بو تاها ، باست اس كواندع برعزين كولوى مما د اسرف كمرا مو تحر را كهی ب اسمی سده كا مكوره می سنا مل رواست ا دولف كول كا كا احمی تعنیق اس تحریر میں "گی بی هو ان شا دا له آن لى علما دوللد كسع و مفوم حرگی- فراقی فنان

#### تعارف

اسلام بلاشبہ ایک ایسا دین ہے جس میں زندگی کا کوئی پہلو خدائی احکامات اور نبوی تعلیمات سے خالی نہیں۔اور کیونکہ یہ دین قیامت تک باقی رہنے کے لئے ہے اس لئے اس کے احکامات اور قوانین وضوابط ایسے بیں کہ ہر دور میں اس دین پڑمل کرنا ممکن ہے۔ بحیثیت مسلمان ہم حلال غذا استعال کرنے کے پابند ہیں۔لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ موجودہ ترقی یافتہ دور میں کسی بھی حرام اور ناجائز عضر سے پاک حلال غذا استعال کرنا مسلمانوں کے لئے کسی چیلنج سے کم نہیں رہا، کیونکہ بے شار اشیاء خر و نوش اور ان میں شامل لا تعداد اجزائے ترکیبی نے حلال وحرام کے مابین فرق کو بہت دشوار بنا دیا ہے۔اس کی بنیادی وجہ کشرت سے



حرام اجزاء کا عام استعال ہے جس نے موجودہ دور میں اکثر اشیا ء خرونوش اور ان کے اجزائے ترکیبی کے بارے میں بیاطمینان چھین لیا ہے کہ یم مل طور پر حلال ہیں۔ لہذا ایک عرصہ سے اس کی ضرورت محسوس کی جارہی ہے کہ مختلف اشیاء اور اور ان کے اجزائے ترکیبی پر تحقیق کی جائے تا کہ ان کا حلال یا حرام ہونا واضح ہو سکے۔ یہ سخقیقی مقالہ بھی ضرورت کے اس نقاضے کو پورا کرنے کی ایک ادنی سی کوشش اور مقالے کو لکھنے کا بنیادی محر ک بھی ہے۔ مصنوعی گوشت بھی نئی دریافت یا ایجادات میں سے ایک ہے، جو فوڈ اور میڈیکل سائنس کی مشتر کہ کا وژ ہے اور کئی طرح کی ٹیکنالوجی وغیرہ کے استعال سے وجود میں آتا ہے، نیز اس وقت فوڈ سائنس اور حلال کے میدان میں حقیق اور تو جہ کا مرکز بنا ہوا ہے۔

اس مقالے کا بنیادی موضوع تو مصنوعی گوشت کی حلت وحرمت سے متعلق تحقیق پیش کرنا ہے، لیکن کیونکہ مصنوعی گوشت کی حلت وحرمت کا دارومدار بہت ہی ان چیزوں پر ہے جواس میں شامل ہیں، مثلاً یعنی اسٹیم سیاز (Stem Cells) جومصنوعی گوشت کی بنیاد ہیں، اور دیگر اجزاء وغیرہ۔

لہذااس مقالے میں سب سے پہلے اسٹیم سیز (Stem Cells) یعن 'الحلایة الجذعیة '' سے بحث کی گئی ہے، کیونکہ فی الحال مصنوعی گوشت اس سے تیار کیا جارہا ہے، پھراس میں اسٹیم سیلز کی اقسام اور ان کے حصول کے ذرائع کو زیرِ بحث لایا گیا ہے ۔اس کے بعد مصنوعی گوشت پر گفتگو کی گئی ہے، جس میں اس کے بنیادی مراحل، طریقہ کار، اور استعال ہونے والے اجزاء ترکیبی کو بیان کرنے کے بعد آخر میں اس بات کا جائزہ لیا گیا ہے کہ مصنوعی گوشت کا استعال حلال ہے یا نہیں؟ اور آیا اس میں استحالہ کا تحقق ہوتا ہے یا نہیں؟ چنائے علماء کرام اور ماہرین فن کے غور وفکر کے لیے یہ مقالہ پیش کیا جارہا ہے۔

اللَّدربُ العزت اس اد في كوشش كواپنے كامل فضل سے قبول ومنظور فرما ئيں۔ آمين۔

اسٹیم خلیات(Stem Cells) کا تعارف

اسٹیم خلیات کے اصل اور بنیادی مآخذ تین طرح کے ہوتے ہیں:

ارانسان

۲\_جانور

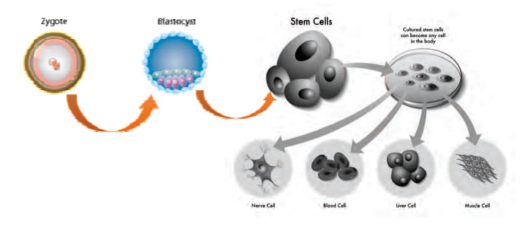
سر پودے وغیرہ

حلال اورحرام کی بحث کا اصل تعلق زیادہ تر جانداروں سے حاصل کئے گئے اسٹیم خلیات سے ہے، لہذا



اس مقالے میں جانداروں ہی کے اسٹیم خلیات پر گفتگو کی جائے گی، پھرانسانوں اور جانوروں کے اسٹیم خلیات کی ماہیت اور بنیادی حقائق کیونکہ تقریباً ایک جیسے ہیں، لہذا یہاں اسٹیم خلیات کی ان بنیادی باتوں کو ذکر کیا جارہا ہے جوعمومی طور پر انسانوں اور جانوروں، دونوں کے اسٹیم خلیات کوشامل ہیں۔

اگرہم جانداروں کے اسٹیم خلیات کی بات کریں تو جاندار کی پیدائش کی ابتداء در حقیقت ایک غلیے سے ہوتی ہے جس کو اصطلاح میں زائی گوٹ (Zygote) کہا جاتا ہے، اس ایک خلیے سے پھر مزید خلیات وجود میں آتے ہیں، یہاں تک کہ استقرارِ حمل کے پچھ دن بعد خلیات کا ایک مجموعہ بلاسٹوسٹ (Blastocyst) وجود میں آتا ہے، اس مجموعے کے خلیات کوعربی زبان میں ' خلایا جذعیہ' یا ' خلایا جذعیہ' اور انگریزی زبان میں دوالہ حوالیات کو میں آتا ہے، اس مجموعے کے خلیات کوعربی زبان میں نظامیل ' خلایا جذعیہ' کیا ایک متمایزہ ( Undifferentiated ) خلیات ہوتے ہیں جو کہ متمایزہ ( Differentiated ) خلیات میں تشکیل بیانے کی صلاحیت ان کی صلاحیت ان کی صلاحیت ان کی خرض سے ایک نقشہ نیچے دیا جارہا ہے۔
میں موجود ہوتی ہے(۱) سیجھنے کے لیے آسانی کی غرض سے ایک نقشہ نیچے دیا جارہا ہے۔
میں موجود ہوتی ہے(۱) سیجھنے کے لیے آسانی کی غرض سے ایک نقشہ نیچے دیا جارہا ہے۔



(i)Rjnish Kumar, Anju Sharma, Ashoke Kmuar Pattnaik",Stem cells: An overview with respect to cardiovascular and renal disease" Journal of Natural Science, Biology and Medicine), Dec-July 2010Vol. 1\_1)43\_52.



- (۱)\_ خلية جذعية كاملة القدرة(Totipotent Stem cell)
- (٢)\_ خلية جذعية وافرة القدرة(Pluripotent Stem cells)
- (س)\_ خلية جذعية متعددة القدرات(Multipotent Stem Cells)

ان میں پہلی قسم کے خلیات میں کسی بھی عضو مثلاً دل، دماغ، جگر، جلد وغیرہ کے خلیات میں تبدیل ہونے اور ان کو بنانے کی صلاحیت منجانب اللہ موجود ہوتی ہے، یہاں تک کہ بدایک مکمل انسان یا جاندار بنا سکتے ہیں، جیسا کہ جڑواں بچے در حقیقت اسی قسم کے خلیات کے دو حصوں میں تقسیم ہوجانے کی بدولت اپنی تخلیق کا آغاز کرتے ہیں، اسی طرح بیک بھی قسم کے نیج (Tissue) بنا سکتے ہیں۔

پر پہلی قسم کے جذی خلیات سے دوسری قسم کے خلیات بنتے ہیں، ان میں بھی اعضاء بنانے کی صلاحیت قریب قریب ولی ہی ہوتی ہے البتہ یہ ہرقسم کے سپی خلیات نہیں بنا سکتے، بلکہ اس میں کچھ مستثنیات ہیں۔ تیسری قسم کے جذی خلیات صرف اپنے سے قریبی ساخت اور خصوصیات کے حامل خلیات وغیرہ میں تبدیل ہو سکتے ہیں، ان میں تخلیق صلاحیت پہلے دوقسم کے خلیات سے کم ہوتی ہے۔ ان تینوں قسم کے خلیات میں قدرِ مشترک ہی ہے کہ جب یہ متمایزہ خلیات میں تبدیل ہوجاتے ہیں تو پھر بیصرف اسی قسم کے خلیات پیدا کرنے کہ اہل ہوتے ہیں (۱) مثلاً اگر ایک باریدول یا دماغ کے خلیات میں تبدیل ہوگئے تو اس کے بعد بیہ صرف دل یا دماغ ہی کے خلیات بنا سکتے ہیں، دل والے خلیات دماغی خلیات بنانے یا ان کی مرمت کا کام صرف دل یا دماغ ہی کے خلیات دل کے خلیات کی تخلیات کی خلیات ہوتے ہیں جو صرف ایک طرح اس کی خلیات بنا سکتے ہیں۔ خلیات کی جا بال کی در خلیات کی خلیات بنا سکتے ہیں۔ خلیات بنا سکتے ہیں۔

اس ساری تفصیل سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ان خلایا الجذعیہ کی دو بنیادی خصوصیات ہیں:

<sup>(</sup>i)Rudolf Jaenisch, Richard young ",Stem Cell, the Molecular Circuitry of Pluripotency and Nuclear Re-programming \*\*\*\* Cell Press 132,no. 4)Feb 2008(:567\_582.



(۱)۔ بیداللّٰدرب العزت کی دی ہوئی قدرت کی وجہ سے اعضاء وغیرہ کو بنانے کا کام انجام دیتے ہیں

(۲)۔ بیاعضاء کی مرمت کا کام انجام دیتے ہیں

ان کی یہی دوخصوصیات درحقیقت ان سے علاج اورمصنوعی گوشت وغیرہ کی تیاری کا کام لینے کی بنیاد ہیں ۔حصول کے اعتبار سے حذعی خلیات دوطرح کے ہوتے ہیں (ا:)

(ا) جنینی صدعی خلیات (Embryonic Stem Cells)

(۲)\_ بالغ جذى خليات (Adult Stem Cells)

جینی جذی خلیات جنین سے حاصل کئے جاتے ہیں اور بیدر حقیقت اوپر بیان کردہ خلیات کی دوسری قسم میں سے ہیں یعنی بیر 'خلایا جذعیة وافرة القدرة''(Pluripotent Stem cells) ہیں،ان کی تفصیل اوپر بیان کی جانچکی ہے۔

دوسری طرف بالغ جذعی خلیات بالغول یا بچول سے حاصل کئے جاتے ہیں ،ان کے ذریعہ سے علاج وغیرہ کا کام برسول سے جاری ہے اگر چہان کی صلاحیتیں محدود ہیں، کیونکہ بیاعضاء بنانے کے بجائے زیادہ تر ان کی مرمت کا کام انجام دیتے ہیں،اسی وجہ سے ان کو اگر' خلیة جذعیة متعددة القدرات'' ان کی مرمت کا کام انجام دیتے ہیں،اسی وجہ سے ان کو اگر' خلیة جذعیة متعددة القدرات' پلوری لوری کہا جائے تو غلط نہیں، کیونکہ اگر چہان میں بھی بعض خلیات' پلوری پوٹینٹ' ہوتے ہیں یعنی' خلایا جذعیة وافرة القدرة''،مگران کی تعداد نہ ہونے کے برابر ہوتی ہے۔

اسٹیم خلیات کے حصول کے ذرائع:

جنيني جذعي خليات

ان دونوں طرح کےخلیات کے ذرائع مختلف ہو سکتے ہیں الیکن عام طور پر مذکورہ ذرائع سے حاصل کیے حاتے ہیں:

ا \_ ابتدائی جنین (Embryo) سے جب کہ وہ بلاسٹیولا (Blastula)مرحلہ میں ہو( یہ وہ مرحلہ

(')"Stem Cells Basic" National Institutes of Health(Apr 2015:)1-26.

<sup>&</sup>quot;Stem Cells Research" Biospectrum, ttp://www.biospectrum.com



ہوتا ہے جس میں او پر بیان کر دہ بنیادی خلیات پائے جاتے ہیں )۔ ۲۔ حمل کے کسی بھی مرحلے میں ساقط شدہ جنین (Miscarried Fetus) سے۔

# بالغ جذعى خليات

(۱)\_ہڑیوں کے گود سے (Bone Marrow)سے۔

(۲)\_بالوں کی جڑوں (Hair Follicle)سے۔

(س)\_ چراے کے نیچ چرنی دارخلیوں (Fat cells)سے(ا)

# جانورول سے حاصل كرده اسٹيم خليات كاحكم:

جانوروں کے اسٹیم خلیات کا استعال یوں تو اور بھی چیزوں میں ہور ہا ہے مگر ان میں جو چیز سب سے زیادہ قابل ذکر ہے ،اور آ جکل موضوع بحث ہے،وہ مصنوعی گوشت ہے۔

## مصنوعي كوشت

<sup>(</sup>r). Wim Verbeke, Pierre Sans, Ellen J Van Loo", Challenges and prospects for consumer acceptance of cultured meat XXJournal of Natural Science, Biology and Medicine 14, no. 2)2015(:285\_286.



<sup>(</sup>۱) \_ د مکھئے: جدیدفقہی مباحث ( کراچی،ادارۃ القرآن والعلوم الاسلامیہ،۹۹:۲۰ء) ۲۹۹:۲۰

کامیاب تجربے کے بعد سے اب تک بہت می کمپنیاں وجود میں آچکی ہیں جومصنوی گوشت کی تیاری میں مصروف عمل ہیں ، نیز اس طرح مختلف لوگوں کی طرف سے بید دعوے منظرِ عام پرآچکے ہیں کہ وہ عنظریب اس مصنوی گوشت سے تیار کر دہ مختلف کھانے کی اشیاء متعارف کروائیں گے(ا)۔اسٹیم سیلز کواس مقصد یعنی مصنوی گوشت کی تیار کی میں استعال کرنے کی وجہ وہ ہی ہے جو پیچھے ذکر کی گئ ہے، یعنی ان میں مختلف سیلز میں ڈھلنے اور اعضاء بنانے کی صلاحیت موجود ہوتی ہے۔

## مصنوعی گوشت کی تیاری

مصنوی گوشت کی مراحل طے کرنے کے بعدوجود میں آتا ہے اور اس کی تیاری میں کئی طرح کی تکنیک اور ٹیکنا لوجی کو استعال کیا جاتا ہے مثلاً ٹشوانجئر ینگ، سیل کلچر وغیرہ۔ اور ابھی تک اس پر مسلسل تحقیق بھی جاری ہے، اور نئے نئے طریقے متعارف کروائے جارہے ہیں، تاہم اس کی تیاری کے بنیادی مراحل کچھاس طرح ہوتے ہیں:

ا۔ پہلا مرحلہ جانوروں سے اسٹیم خلیات کے حصول کا ہوتا ہے اور عام طور پریہ بالغ جذی خلیات یا جنینی جذعی خلیات اجنین جذعی خلیات ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا بلکہ زندہ جانوروں سے بھی لیے جانور کو ذرئح کرنا ضروری نہیں ہوتا بلکہ زندہ جانوروں سے بھی لیے جاسکتے ہیں۔ یہ جانور حلال بھی ہوسکتے ہیں جیسے کہ گائے مرغی وغیرہ، اور حرام بھی جیسے کہ سور وغیرہ۔ جانور کے کس حصہ سے اسٹیم سیلز لینے ہیں عام طور پراس کا مداراس بات پر ہوتا ہے کہ کس قسم کا گوشت بنانا مقصود ہے۔

.(')Pallab",World's first lab-grown burger is eaten in London" BBC

News, August 5,2013,

http://www.bbc.com/news/science-environment-23576143)Accessed March 23,2017(Jacob Bunge",Sizzling Steaks May Soon Be Lab Grown" The Wall Street Journal,February 1,2016,

https://www.wsj.com/articles/sizzling-steaks-may-soon-be-lab-grown-1454302862

( Accessed March 23,2017)



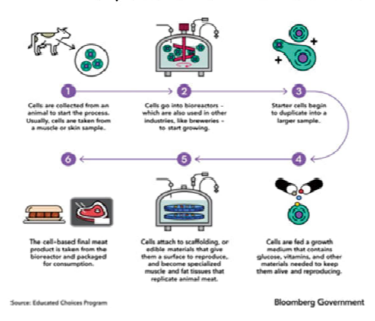
۲ ـ اس كے بعد ان خليات كو بائيو -رى ا كيٹر (Bioreactors) ميں ركھا جاتا ہے، جو كلچر ميڈيا (Culture Media) پر مشتمل ہوتا ہے اوراس کے ذریعہ خاص اس جیبا ماحول مہیا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے جو ان سیلز کوکسی زندہ جاندار کے اندر مل سکتا ہے۔نیز اس میں ان کو وہ غذائی اجزاء یعنی "Nutrients" بھی مہیا کیے جاتے ہیں جو ان کی افزائش میں معاون ہوتے ہیں۔ ان اجزاء میں Antibiotics, Vitamins, Amino Acids وغیره نیز گروته فیکٹرز، ہارمونز، کپلیمنٹس اور مختلف پروٹین شامل ہوتے ہیں۔ گروتھ میڈیم (Growth Medium) کے طور پر عام طور سے" Fetal Bovine Serum"استعال ہوتا ہے، جو گائے وغیرہ کے جنین کے خون سے لیے جاتے ہیں،البتہ کچھ ادارول کے متعلق یہ سننے میں آیا ہے کہ انہول نے اس" سیرم" کا استعال بند کردیا ہے یا متعقبل قریب میں کردیں گے۔البتہ یہ بات قابلِ توجہ ہے کہ سل کلچر کے لیے سیرم ابھی تک عام طور پر جانوروں کے ہی جنین سے لیے جاتے ہیں، اگر چہ مشروم ، پودول اور مصنوعی کیمیکل سے بنے ہوئے میڈیم کی خبریں بھی گردش میں ہیں اور تحقیقات کی حد تک ان میں کامیا بی بھی ہوئی ہے، تاہم بندے کی معلومات کے مطابق ابھی تک اس کے استعال کے شواہد موجود نہیں ہیں۔عام طور پریہی بنیادی اجزاء ہوتے ہیں،لیکن ان کے علاوہ دیگر اجزاء بھی شامل کیے جاتے ہیں اور اجزاء کا دارومدار اس بات پر بھی ہوسکتا ہے کہ کس تکنیک کے تحت اس گوشت کو بنایا جارہا ہے۔ بہرحال اس مرحلہ پر مزید خلیات وجود میں آتے ہیں اور بیطریقه کار شو(Tissue) کی تخلیق میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔ اس طریقہ کار کے ذریعہ پھول کے ریشے (Muscle Fibers) بنائے جاتے جو بعد میں گوشت کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔

س۔ گوشت کو خاص ساخت اور شکل میں ڈھالنے کے لیے ایک ڈھانچہ بنایا جاتا ہے، جوعموماً کھانے کے قابل یعنی "Edible" اجزاء پر مشتمل ہوتا ہے، بیہ اجزاء جانوروں سے کشید کردہ بھی ہوسکتے ہیں، جیسے جیلا ٹین وغیرہ اور مصنوعی بھی ہوسکتے ہیں۔اس ڈھانچہ کو "scaffold" اور اس طریقہ کار کو "scaffolding" کہا جاتا ہے۔

یم صلز کو جوڑے رکھنے میں معاون نہیں ہوتا بلکہ ان کی مزید افزائش میں بھی مددگار ہوتا ہے اور کئی



# طرح کے غذائی اجزاء پر مشتمل ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔عام طور پر مصنوعی گوشت کی تیاری کے جو مراحل ہوتے ہیں،آسانی کی غرض اس کا ایک بالکل بنیادی ساخا کہ یہاں پیش کیا جارہا ہے جو Bloomberg سے لیا گیا ہے۔



(1). D.J. Siegelbaum",In Search of A Test-Tube Hamburger"Time, April 23,2008, http://content.time.com/time/health/article/0,8599,1734630,00.html?imw=Y(Accessed March 24,2017)

Jennifer Mishler", Why Do Some Critics Call it Lab-Grown Meat" https://sentientmedia.org/lab-grown-meat/ June 21,2023,

Sibhghatulla Shaikh, Eunju Lee, Khurshid Ahmad, Syed-Sayeed Ahmad, Heejin Chun, Jeongho Lim, Yongho Lee, and Inho Choi",Cell Types Used for Cultured Meat Production and the Importance of Myokines" National Library of Medicine, National Center for Biotechnology Information, Foods. 2021Sep 2910)10(:2318.doi: 10.3390/foods10102318.PMID: 34681367PMCID: PMC8534705. https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC8534705/





Elliot Swartz, Ph.D).LEAD SCIENTIST, CULTIVATED MEAT( Claire Bomkamp, Ph.D).LEAD SCIENTIST, CULTIVATED MEAT SEAFOOD"(The science of cultivated meat".Good Food Institute, https://gfi.org/science/the-science-of-cultivated-meat/

"Lab grown meat: how it is made and what are the pros and cons" The European Food Information Council(EUFIC( March 17,2023

https://www.eufic.org/en/food-production/article/lab-grown-meat-how-

it-is-made-and-what-are-the-pros-and-cons

Mohammad Naqib Hamdan, Mark Post, Mohd Anuar Ramli, Mohd Khairy Kamarudin, Mohd Farhan Md Ariffin, Nek Mohd Farid Zaman Huri "Cultured Meat: Islamic and Other Religious Perspectives" International Journal of Islamic and Civilizational Studies June 30, 2021https://doi.org/10.11113/umran2021.8n2.475

Sghaier Chiriki, Jean Francois "The Myth of Cultured Meat: A Review" The Frontier February 07,2020, https://doi.org/10,3389/fnut.2020,00007

جاری ہے۔۔۔۔







# شرعی قواعد وضوابط کی روشنی میں مصنوعی گوشت (Lab Grown Meat) کے بنیادی احکامات

( آخری قسط)

#### مصنوعی گوشت کی شرعی حیثیت:

مصنوعی گوشت کی شرعی حیثیت متعین کرنے کے لیے اوپر بیان کر دہ تفصیلات کی روشنی میں چند باتوں کو دیکھناضروری ہے:

ا\_ سیلز کاماخذ کیاہے؟

۲\_ با بیوری ایکشر، کلچر میڈیااور اسکاف فولڈ کن اجزاء پر مشتمل ہیں؟

سر کیااس میں استحالہ (Change of State) ہوتاہے؟

#### ا\_ سيزكا مآخذ

سِلز کے مآخذ میں مختلف احتمالات ہیں:

#### (١)-حرام جالورے لياجائے:

الیی صورت میں ظاہر ہے کہ یہ سیلز حرام جانور کا جزء ہیں، لہذانہ سیلز خود حلال ہوں گے نیان سے تیار کردہ گوشت حلال ہوگا۔

#### (٢) ـشرعى طريقة كے مطابق ذرج شده جانوروں كے حلال اجزاء الياجائے:

ایسی صورت میں بیہ سینز بذاتِ خود حلال ہوں گے اور اگر مزید کسی حرام یا نجس چیز کی آمیز ش نہ ہو تو تیار کردہ گوشت بھی حلال ہو گا،اس پر مزید تفصیل آگے آر ہی ہے۔

#### (٣) رشر عى طريقة كے مطابق ذي شده جانوروں كے حرام اجراء الياجائے:

الی صورت میں یہ سیزنہ خود حلال ہوں گے نہ ان سے تیار کردہ گوشت حلال ہوگا۔ یہ حرام اجزاء فقہاء کی صراحت کے مطابق سات ہیں (8):

1- دیم مسفوح یعنی بینیے والاخون۔ 2-پیشاب کی جگه (نروماده کی ) 3 خصیر۔ 4- پاخانے کی جگهہ۔ 5-غدود۔ 6-مثانہ (پیشاب کی تھیلی) 7-پیتاً۔

8-حاشية ابن عابدين (رد المحتار) (6/ 311) مَا يَحْرُمُ أَكُلُهُ مِنْ أَجْزَاءِ الحَيْوَانِ الْمَأْكُولُ سَبْعَةُ: الدُّمُ الْمَسْفُوحُ وَالدَّكُو وَالْأَنْتَيَانِ وَالْقُبُلُ وَالْغَدُةُ وَالْمَثَانَةُ وَالْمُثَانَةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانَةُ وَالْمُثَانَةُ وَالْمُثَانَةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُعَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُثَانِةُ وَالْمُثُ



#### (٢) \_زنده يا غيرشرع طريقة يدند بوحه حلال جانورون (مردار) سے ليے جامين:

یہ بات تومعلوم ہے کہ جو جانور غیر شرعی طریقہ پر ذرج کیا گیا ہو شرعاً وہ مر دار کے حکم میں ہوتا ہے ،اب تک کی معلومات کے مطابق زندہ جانور بی سے لیے جانے کاعمل بایٹو آلپسی کے ذریعہ انجام دیاجاتا ہے۔

زندہ حلال جانوروں یاان حلال جانوروں سے جوشر عی طریقہ کے مطابق ذیح نہ کیے گئے ہوں، خلیات لینے کامسّلہ قابل غور ہے۔ دراصل اس مسّلہ کا دارویدار اس بات پر ہے کہ آیا پیہ خلیات حلال جانور کے ان اجزاء سے لیے جارہے ہیں جن میں حیات موجود ہوتی ہے، یاان اجزاء سے جن میں حیات نہیں ہوتی؟

(1) ما گر خلیات ان اجزاء سے لیے جاتے ہیں جن میں حیات حلول کرتی ہے توشر عاً ایسے خلیات بھی حلال نہیں ہوں گے۔مر دار سے لینے کی صورت میں توبات واضح ہے،اور زندہ جانور سے اس کی حیات کی حالت میں جو جزالگ کیا جائے حدیث کی روشنی میں وہ بھی حرام ہے، چنانچہ حدیث میں ہے کہ: میں ہے کہ:

#### "ما أبين من الحي، فهو ميت"(9)

یغی زندہ جاندارے اس کی حیات میں الگ کیا گیا جزمر دار کے حکم میں ہے جو کہ نجس اور حرام ہے۔

البتہ خود دودھ کی حلت قرآن کریم ہے واضح ہے، جبکہ وہ بھی جاندار کی حیات ہی میں اس سے لیا جاتا ہے مگر اس کے باوجود حلال ہے۔ لہٰذا معلوم ہوا کہ حدیث میں ذکر کردہ میہ تھم اس اطلاق کے ساتھ نہیں ہے، چنانچ فقبہا ء کرام، خصوصااحناف کی تصریحات کے مطابق وہ اجزاءان میں شامل نہیں جہ حدیث میں حیات حلول نہیں کرتی (10) یعنی ٹا سینگ، پر،اون اور بال وغیرہ،ان اجزاء کو فقبہاء احناف نے طاہر یعنی پاک قرار دیا ہے اور عموماً اس کی دووجوہات بیان کی جاتی ہیں:

ا۔جبان میں سرے سے حیات حلول ہی شہیں کرتی توان پر موت کا تھم لگانے کے کوئی معنی نہیں۔

۲۔ موت بذات خود نجاست کی بنیاد نہیں، بلکہ نجاست بہنے والے خون اور ناپاک رطوبات کی وجہ سے جب کہ ان اجزاء میں دونوں ہی نہیں پائی جاتیں۔

البتہ یہاں بہ شبہہ ہوسکتا ہے کہ عام طور پر فقہاء کرام نے ایسے اجزاء کے لیے حلال کے بجائے طاہر کالفظ استعال فرمایا ہے، جبکہ کسی چیز کا پاک ہونا اس کے حلال ہونے کی دلیل نہیں ہوتی، جیسے مٹی پاک تو ہے لیکن حلال نہیں (11) لہٰذاان اجزکاد طاہر ہوناتو ثابت ہوجاتا ہے، البتہ یہ سوال باقی رہ

2 نصب الراية ( 4/ 317) الحديث السادس: قال عليه السلام: "ما أبين من الحي، فهو ميت"، قلت: أخرجه أبو داود، والترمذي المبدئة بعد المسادس ( 5 / 63) وَالْأَصْحَابِنَا طَرِيقَانِ: أَحَدُهُمُا - أَنَّ هَذِهِ الْأَشْيَاءَ لَيْسَتْ بِمَيَّةِ، وَلَأَ الْمَيْنَةُ مِنْ الْجَيَانِ فِي عُرْفِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ اللَّهْيَّاءِ فَلَا تَكُونُ مَيْنَةً، وَالنَّانِي - أَنَّ عَرْفِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ الشَّيَّاءِ وَلَا حَيَاةً لَا يِصُنْعِ أَحدٍ مِنْ الْجَادِ، أَوْ يِصُنْعٍ غَيْرِ مَشْرُوعٍ وَلَا حَيَاةً فِي هَذِهِ الْأَشْيَاءِ، وَعَلَى هَذَا أَنْ الْمَيْاءِ السَّائِلَةِ وَالثُوطُوبَاتِ النَّجِسَةِ وَلَمْ تُوجَدٌ فِي هَذِهِ الْأَشْيَاءِ، وَعَلَى هَذَا مَا أَبِينَ مِنْ الْحَيَاقِ السَّائِلَةِ وَالثُوطُوبَاتِ النَّجِسَةِ وَلَمْ تُوجَدٌ فِي هَذِهِ الْأَشْيَاءِ، وَعَلَى هَذَا مَا أَبِينَ مِنْ النَّجَانُ عَلْ وَالشَّعْرِ وَالصَّوْفِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمُؤْفِقَا، فَهُوَ نَجِسٌ بِالْإِجْمَاعِ، وَإِنْ ثَمَّ يَكُنْ فِيهِ دَمِّ كَالشَّعْرِ وَالطَّوفِ وَالصَّوفِ وَالْمُوبَانُ وَالْمُوبَانُ جُورُهَا فِيهِ دَمِّ كَالْيَدِ وَالْأَنْفِ وَنَحْوِهَا، فَهُو نَجِسٌ بِالْإِجْمَاعِ، وَإِنْ ثَمَّ يَكُنْ فِيهِ دَمِّ كَالْيَدُ وَالْأَنْفِ وَنَحْوِهَا، فَهُو نَجُسٌ بِالْإِجْمَاعِ، وَإِنْ ثَمَّ يَكُنْ فِيهِ دَمِّ كَالشَّعْرِ وَالطُّونِ وَالْمُوفِ وَالصَّوفِ وَالْمُوفِ وَالْمُوفِ وَالْمَوْفِ وَالْمُؤْوفَا، فَهُو عَلَى الاَحْتِالُةِ فَالْوَانِي وَالْمُؤْوفِ وَلَاللَّهُ وَنَعْوِهَا، فَهُو عَلَى الاَحْتِافِ

المالدر المختار وحاشية ابن عابدين (رد المحتار) (209/1) (قَوْلُهُ طَاهِرٌ حَالَالٌ) ؛ لِأَنَّهُ وَإِنْ كَانَ دَمَّا فَقَدْ تَغَيَّرَ فَيَصِيرُ طَاهِرًا كَرَمَادِ الْعَذِيرَةِ خَانِيَّةً، وَالْمُرَادُ بِالشَّغِيَّرِ الاسْتِحَالَةُ إِلَى الطَّيِّبَةِ وَهِيَ مِنْ الْمُطَهَّرَاتِ عِنْدَنَا، وَزَادَ قَوْلُهُ حَلَالٌ؛ لِأَنَّهُ لَا يَلْزَمُ مِنْ الطَّهَارَةِ الحِلُّ كَمَا فِي التُرَابِ مِنتَخ



جاتا ہے کہ طال بھی ہیں یا نہیں؟ باوجود تلاش کے فقہاء کرام کے ہاں ان کے حرام ہونے کی توصراحت نہیں ملی جبکہ دوسری طرفیا بکشرت ہوتا ہے کہ فقہاء کرام حلال اور طاہر کلفاظ کوایک دوسرے کی جگہ استعال فرماتے ہیں للبنتہ امام دار قطنیؒ نے حضرت ابن عباسؓ کی ایک روایت نقل فرمائی ہے جس کوامام بیبیؓ نی بھی نقل فرمایا ہے اور اس روایت میں ان اجزاء کے لیے حلال کا لفظ استعال ہوا ہے (12):

العَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ " إِنَّا حُرِمَ مِنَ الْمُنْیَةِ مَا یُوکُکُلُ مِنْهَا وَهُوَ اللَّحْمُ فَاَمًّا الْجِلْدُ وَالسِیْنُ وَالْعَطْمُ وَالْمَدُوفُ فَهُوَ حَلَالٌ "

ا گرچہ اس کی سند میں موجود ایک راوی ابو بکر الهذ کی ضعیف ہیں، جیسا کہ خود امام دار قطنیؒ نے اس صدیث کو نقل کرنے کے بعد فرمایا ہے۔ اس استعمال کیا گیا ہے۔ مثلاً النتف فی الفتاویٰ میں ان اجزاء کے لیے حلال کا لفظ فقہاء کرام کے ہاں استعمال کیا گیا ہے۔ مثلاً النتف فی الفتاویٰ میں ان اجزاء کے لیے حلال کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ (13):

ما يحل من الميتة

قال ويحل من الميتة خمسة عشر شيئا الا الخنزير\_\_\_

1 - الصوف 2 والوبر 3 والشعر 4 والقرن 5 والسن 6 والظفر 7 والعظم 8 والظلف في قول الفقهاء وابي عبد الله وفي قول الشافعي لا يحل والعاشر الجلد إذا دبغ فقد طهر في قول الفقهاء وابي عبد الله وفي قول مالك وابي ثور لا يحل الجلد وان دبغوالحادي عشر اللبن حلال في قول ابي حنيفة وابي عبد الله لان الموت لا يلحقه...الخ

ای طرح جہاں فقہاء کرام نے انفحہ (Rennet) کی بحث کی ہے وہاں امام ابو حنیفہ گاند ہب یہ لکھا ہے کہ ان کے نزدیک یہ پاک ہے، اور دلائل میں سے ایک دلیل یمی ذکر فرمائی ہے کہ اس میں حیات حلول نہیں کرتی، اور ظاہر ہے کہ انفحہ میں اصل بحث اس کے کھانے ہی سے متعلق ہے۔ منحۃ الحالق (1/ 113)

يعني إنفحة الميتة جامدة كانت أو مائعة طاهرة عند أبي حنيفة وكذا لبنها أما الإنفحة الجامدة؛ فالأن الحياة لم تحل فيه\_\_الخ

چنانچہ یہ بھی ان اجزاء کے حلال ہونے کی ایک وجہ ترجیج ہے جن میں حیات حلول نہیں کرتی۔ نیز بہثتی زیور میں بطور ضمیمہ شامل، طبتی جوہر (۱۰۳۰) میں ایک مئلہ کے تحت یہ مذکورے کہ:

"اوراییا جز کاٹ کر کام میں لاناجو غیر ذی حس ہو جیسے زندہ ہاتھی کاوانت کاٹ لیس، یا بکری کے بال کاٹ لیس تو یہ پاک ہے،اگر حلال جانور کا جزہو تو کھانا بھی حلال ہے"

اس سے ایسابی معلوم ہوتا ہے کہ بیہ اجزاء پاک بھی ہیں اور حلال بھی ہیں کیو نکہ حرام ہونے کی کوئی صراحت نہیں ملی جبکہ اس کے برعکس طاہر اور حلال ہونے سے متعلق شواہداور تقریحات موجود ہیں۔ نیز جامعہ دارالعلوم کراچی سے حال ہی میں ایک فتو کا بھیٹر کی اون کے حوالے سے جاری ہوا ہے،اس میں رائج اس کو قرار دیا گیاہے کہ ایسے اجزاء نہ صرف پاک ہیں بلکہ نظاہر حلال بھی ہیں۔

(۲)۔ چنانچہ اگر مصنوعی گوشت کے لیے خلیات حلال جانور کے ایسے اجزاء سے لیے جائیں جن میں حیات موجود نہیں ہوتی توایسے خلیات کو حلال سمجھناچا بیئے، بشر طیکہ ان میں کسی اور حرام چیز کی آمیزش نہ ہو۔

الإلى المستعبر 2023ء

<sup>12</sup> \_السنن الكبرى للبيع في جلد ص عنه سنن الدار قطني جلد ص ٦٤

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> جلد 1 ص 233

#### اسليم خليات كى حلت وحرمت سے متعلق چندسوالات

البته يهال مختلف سوالات استيم خليات سے متعلق مصنوعی گوشت كى بحث ميں بيدا موتے ہيں:

ا ـ كيابيه اتنے جھوٹے خليات جوعام انساني آ كھ سے بغير آلات كے نظر نہيں آئے ،ايے ہيں كه ان پر حلت و حرمت كا حكم لگا ياجا سكے ؟

٢- كيابذات خودان خليات مين " ماتحله الحيات " يا" مالاتحله الحيات كل بحث نهيس كي جائيكَيْ؟

سل کیاان کی مشابہت بیکشیر یااور وائر س وغیرہ سے نہیں ہے؟ کیونکہ وہ بھی بغیر کسی آلات کی مدد کے نہیں دیکھیے جاسکتے؟اور بیکشیر یاوغیرہ کھال کہاجاتا ہے،اگریہ بیکشیر یاوغیرہ سے مشابہہ ہیں، توان کو بھی حلال کہنا چاہیئے۔

جہاں تک پہلے اور دوسرے سوال کا تعلق ہے توبظام ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ اپنی حات و حرمت، پاکی وناپاکی میں اس جزء کے تالع ہوں گے جس کا بید حصہ ہیں۔ اس کی مثال یہ ہوسکتی ہے کہ جیسے مثلاً خون ہے، اگر خون کا کوئی جزءالگ کر لیاجائے تواس جزء پر خون ہی کے احکامات جاری ہوں گے۔ ورنہ اگر یہ کہا جائے کہ خون تواصل میں مختلف سینز وغیرہ ہے مجموعے کا نام ہے، اگر اس کا کوئی جزءالگ کر لیاجائے تو وہ خون نہیں بلکہ اس پر الگ سے حلت و حرمت کا تھکم لگناچا بیٹے، تو یہ بات درست معلوم نہیں ہوتی ہال تو اس لیے کہ ان خلیات کی الگ سے کوئی شاخت یا حیثیت نہیں بلکہ یہ اعضاء وغیرہ کا حصہ باری تھر سے کہ یہ کلیہ ہر حرام و ناپاک چیز میں جاری ہو گا، جو یقیناً شریعت کا مقصود نہیں۔ کیو کلہ اس طرح تو کوئی حرام چیز حرام نہیں رہے گی اور حلال و حرام کے احکامات محض کھیل کو دہی بن کررہ جائیں گے۔ نیز آگے بحث آر ہی ہے کہ تجزیہ یا استخلاص، یعنی کی مجموعے سے نہیں رہ جو کے سے استخلام نہیں ہوتا، جس کا مطلب یہی ہے کہ اس جزء پر مجموعے سے الگ ہونے کے بعد وہی تھم اب بھی گے گا جو مجموعہ کی جزء کو الگ الگ کرنے سے استخلد نہیں ہوتا، جس کا مطلب یہی ہے کہ اس جزء پر مجموعے سے الگ ہونے کے بعد وہی تھم اب بھی گے گا جو مجموعہ کی جزء کو الگ الگ کرنے سے استخلد نہیں ہوتا تھا۔ الہذاور ست بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ یہ اپنی حلت و حرمت میں اس عضو یا بران کے اس حصور کے تابی جو دی گا میں جزء بیں۔



فی گہرائی کا نقاضہ کرتی ہے، نیزا گراس طرح حلال و حرام کے سلسلے میں تحقیق کا باب کھل گیا تو یہ تحقیق کہی ختم نہیں ہوگی، کیونکہ پھر یہ خلیف مزید چھوٹے چھوٹے چھوٹے اجزاء سے مرکب ہیں، تو کیاان اجزاء میں بھی بھی تحقیق کی جائے گی اور یہ سلسلہ یوں ہی چپتار ہے گا ؟ بقینیاً ہم اس کے مکلف نہیں اور نہ یہ تدقیقات مقصود ہیں اور نہ اس کی فی الحال کوئی حاجت ہے۔ لہذا ان دونوں صور توں میں یہ فرق بالکل واضح ہے۔ چنانچہ پہلے دو سوالوں کا جواب یہی ہے کہ بظاہر یہ خلیات اس جزء کے تابع ہول گے جن کا یہ حصہ ہیں، اگر اس جزء میں حیات موجود ہے توان میں بھی حیات کا موجود ہونا کسلیم کیا جائے گا ور نہ نہیں۔

جہاں تک تیسر اسوال ہے، تواسکا جواب ہیہ ہے کہ بیکٹیریاعام طور پر جزوبدن نہیں ہوتا بلکہ وہ خود اپنی ایک الگ شاخت اور حیثیت رکھتا ہے، چنانچہ وہ آسانی سے عام طور پر ایک بدن سے دوسرے بدن اور ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہو جاتا ہے اور پانی، مٹی جانداروں اور مختلف اجسام میں رہتا ہے، یکی حال وائر س وغیرہ کا ہے۔ جبکہ اسٹیم خلیات جسم اور عضوو غیرہ کانہ صرف ہید کہ حصہ ہوتے ہیں بلکہ ان کے لیے بنیاد ہوتے ہیں اور بیاس طرح اپنی الگ شاخت یاحیثیت نہیں رکھتے نہ بر بیکٹیریا وغیرہ کی طرح ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہو سکتے ہیں۔

#### جنين جذى ظليات (Embryonic Stem Sells) وربالغ جذ عي ظليات (Adult Stem Sells):

یبال ایک بات قابل غور ہے، اور وہ یہ کہ عام طور پر جن خلیات کی مدد سے مصنوعی گوشت تیار کیا جاتا ہے یہ دو طرح کے ہو سکتے ہیں، جیسا کہ شروع میں بھی عرض کیا گیا تھا۔ یعن Adult Stem Sells یہ Embryonic Stem Sells

اوپر مصنوعی گوشت کے لیے خلیات کے مآخذ کے حوالے ہے جتنی بحث ہوئی ہے اس کا تعلق Adult Stem Sells ہے ہوسکتا ہے، لیکن اور ایس صورت اگریہ خلیات Embryonic Stem Sells لیے جائیں توار کا واحد مطلب ہیں ہے کہ یہ جنین ہے حاصل کیے گئے ہیں، اور ایسی صورت میں یہ ہیں یہ Blastocyst مرحلہ سے لیے جاتے ہیں، یعنی جب جنین چند گھٹوں یاچند دنوں کا ہواور شخیق کے مطابق یہ وہی مرحلہ ہوتا ہے جس کو قرآن کریم نے "علقہ "فرمایا ہے (14) ۔ ایسی صورت میں اوپر بیان کر دہ تفصیل کے مطابق زندہ حال جانور یا غیر شرعی طریقہ کے مطابق ذنج کی خوات میں یہ پیلز حال نہیں ہو سکتے۔ البتہ جس جانور کو شرعی طریقے کے مطابق ذنج کیا گیا ہواس کے جنین سے اگریہ لیے جانور سے لینے کی صورت میں یہ پیلز حال نہیں ہو سکتے۔ البتہ جس جانور کو شرعی طریقے کے مطابق ذنج کیا گیا ہواس کے جنین نکل آئے، تو آیا صرف جائیں تو بظاہر اس میں ذکا ۃ الجنین نکل آئے، تو آیا صرف مال کو ذنج کیا اور اس کے پیٹ سے مرا ہوا جنین نکل آئے، تو آیا صرف مال کو ذنج کرنا ہے کے حال ہونے کے لیے بھی کائی ہوگا؟ اس سکلہ میں فقہاء کرام نے کلام کیا ہے، اور اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، خود د خاف کے اس میں دو قول ہیں۔ لیکن غور کرنے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بحث اس صورت میں ہے جب کہ جنین کا الل الحقۃ "ہو، ور نہ وہ "مضغة" ہوگا جو کہ نہوں حال نہیں، چنا نچے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بحث اس صورت میں ہے جب کہ جنین کا الل الحقۃ "ہو، ور نہ وہ "مضغة" ہوگا جو کہ نہے اور خون طال نہیں، چنا نچے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بحث اس صورت میں ہے جب کہ جنین کا الل الحقۃ "ہو، ور نہ وہ "مضغة "ہوگا خون ہے، اور خون طال نہیں، چنا نچے مبسوط میں ہے:

/سر الإعجاز -الإلهي في النشأة -الجنينية https://www.aljazeera.net/blogs/2019/10/31



<sup>14. &</sup>quot;How is Cultivated Meat is Made?" https://www.whatiscultivatedmeat.com | Mohd Izhar Ariff Mohd Kashim, Alia Aryssa Abdul Haris, Sahilah Abd. Mutalib, Nurina Anua, Safiyyah Shahimi "Scientific and Islamic perspectives in relation to the Halal status of cultured meat" Saudi journal of Biological Sciences November 15, 2022 www.sciencedirect.com

كليم الرائدي بلد ٢٣٣ م الجزيره –على الصلابي "سوُّ الإعجاز الإلهي في النشأة الجنينية والحلق.. عِظة وعِيرة لكل إنسان"–

#### المبسوط للسرخسي (12/ 5)

وقال أبو يوسـف ومحمد والشـافعي –رحمهالله – يؤكل. إلا أنه روي عن محمد –رحمه الله – أنه قال إنما يؤكل الجنين إذا أشـعر وتمت خلقته. فأما قبل ذلك فهو بمنزلة المضـغة فلا يؤكل\_ـالخ

اورعلامه ابو بكرالحداد (صاحب الجوهر ةالنيرة) فرماتے ہيں:

الجوهرة النيرة على مختصر القدوري (2/ 184)

وإنما الخلاف فيما إذا خرج ميتا وإنما شرط أن يكون كامل الخلق لأنه إذا لم يكمل فهو كالمضغة، والدم فلا يحل أكله الخ

اور ہمارے مسئلہ میں تو جنین مضعفہ سے بھی پہلے والے مرحلہ میں ہے ،المذاخلیات اگر جنین سے لیے جارہے ہیں تو مکنہ تینوں صور توں میں سے اسکار کسی ایک صورت میں بھی یہ خلیات حلال نہیں، سوائے اس سککہ گوشت بننے کے مراحل میں استحالہ ہو جائے۔اس پر گفتگو انشاءاللہ آگے آر ہی ہے۔

#### ٢- بايتۇرى ايكشر، كلچرمية بااور اسكاف فولد ك اجزاء

جیسا کہ اوپر بیان کیا گیاہے، ان میں موجود اجزاء میں مثلاً جنین کے خون ہے حاصل کردہ سیر م بھی ہو سکتا ہے، جو کہ ظاہر ہے حرام ہے۔ اسی طرح عام طور پرامینوایسٹیر (Amino Acid) بھی ہوتے ہیں، جن کا مآخذ حال اور حرام دونوں طرح کا ہو سکتا ہے۔ اسی طرح اسکان فولڈ میں عموماً جیلا مین اور جیسا کہ اوپر عین ہوتے ہیں، جو کہ حرام اور حال دونوں طرح کے ہو سکتے ہیں۔ نیزاس کے علاوہ بھی مختلف اجزاء ہو سکتے ہیں، اور جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا تھا، کہ مصنوعی گوشت بنانے کے طریقہ کار اور ان میں شامل کیے جانے والے اجزاء میں تبدیلیاں اور نئی تی تحقیقات ساسکہ تی ہیں۔ مثلاً جیسے جنین سے ماخوذ سیر م سے متعلق خبریں گردش میں ہیں کہ اب ایسے سیر م کی تیاری پر تحقیقات ہور ہی ہیں جو جانوں سے ماخوذ نہ ہو۔ اس کی متعدد اقسام ساسنے آر ہی ہیں، جن میں کچھ ایسی بھی ہوسکتی ہیں جو جانوں و کے اس کی متعدد اقسام ساسنے آر ہی ہیں، جن میں کچھ ایسی بھی ہوسکتی ہیں جو جانوں و کون سے اجزاء اجزاء سے پاک ہوں جود ہیں۔ لہذا یہاں اصولی طور پر یہی کہا جاسکتا ہے کہ اگر یہ اجزاء حال ہوں اور خلیات و غیرہ بھی چیچے بیان کردہ بحث کے مطابق حال ہوں اور خلیات و غیرہ بھی چیچے بیان کردہ بحث کے مطابق حال ہوں اور خلیات و غیرہ بھی چیچے بیان کردہ بحث کے مطابق حال ہوں، تو مصنوعی گوشت بھی طور پر نی اطال ہوں، تو مصنوعی گوشت بھی موجود ہیں۔ لہذا یہاں اصولی طور پر یہی کہا جاسکتا ہے کہ اگر یہ اجزاء حال ہوں اور خلیات و غیرہ بھی چیچے بیان کردہ بحث کے مطابق حال ہوں، تو مصنوعی گوشت بھی حوال ہو گوارشر طیکہ حرام ہونے کی کوئی وجہ مثلاً مضرصت ہونا وغیرہ نے بیائی خوا

#### سركيامعنوعي كوشت بين استحاله موتاب؟

استحالہ لیعن "انقلاب ماہیت" کی بحث حلال وحرام کی شایشکل ترین مباحث میں سے ایک ہے۔ آج بے شاراشیاء ایک موجود ہیں جن کی حلت و حرمت کے بارے میں کوئی فیصلہ کرنااس وقت تک ممکن نہیں جب تک یہ معلوم نہ ہوجائے کہ آیاان اشیاء میں انقلاب ماہیت ہوا ہے یا

<sup>&</sup>quot;How is Cultivated Meat is Made?" \_ عوال بالا"



نہیں ؟انقلاب ماہیت آسان الفاظ میں بیہ ہے کہ کسی چیز کی حقیقت وماہیت بالکل بدل جائے اور وہ ایک نئی چیز کے طور پر اپناوجود قائم کرلے۔ اس حقیقت وماہیت کی تبدیلی سے بعض او قات چیزوں کے احکام بھی بدل جاتے ہیں، مثلاً نجس چیز پاک اور حرام چیز حلال ہو جاتی ہے۔خود تخلیق انسانی اس کی سب سے بڑی مثال ہے اور قرآن کریم نے اس کو سورہ مؤمنون میں اس طرح بیان فرمایا ہے :

مُّ حَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسَوْنَا الْعِظْمَ خُمَّاتً

ثُمُّ آنْشَانُهُ خَلْقًا أَخَرَ ﴿ فَتَبْرِكَ اللَّهُ آحُسَنُ الْخُلِقِيْنَ (آيت14)

آیت کا حاصل بیہ ہے کہ تخلیق انسانی کی ابتداء کس طرح ایک ناپاک چیز ہے ہوتی ہے اور پھر مختلف مراحل اور تبدیلیوں کے بعد وہ ایک نئی صورت یعنی انسان میں تبدیل ہوجاتا ہے جو نجس نہیں، یہی حال حلال جانوروں کا ہے۔

فقهاء کی کتابوں میں بھی اس کی مختلف مثالیں ملتی ہیں:

ا۔ شراب کاسر کہ بن جانا کہ وہ سر کہ حلال ہے،اگرچہ شراب حرام تھی

۲۔انگوراوراس کے رس کاشر اب بن جانا، کہ انگوراوراسکارس حلال تھے، لیکن شر اب میں تبدیل ہو کر وہی شر اب حرام قرار پائی

سرانسان جو حلال چیزیں کھاتا پیتاہے ، یہی جب فضلات میں بدلتی ہیں توناپاک اور حرام ہو جاتی ہیں

سم\_ گدھے کانمک کی کان میں دب کرنمک میں تبدیل ہو جانا، کہ وہ نمک حلال ہے

۵۔ نجاسات کامٹی میں تبدیل ہو جانا،ایسی مٹی پاک ہوتی ہے

۲\_ گو بروغیره کاجل کررا که جو جانا

2\_نایاک چربی سے صابن بن جانا

٨ خون سے مثل بن جانا(16)

غرض اسکی بہت میں مثالیں ہمیں فقہاء کرام ملتی ہیں۔ لیکن عموماً اس بحث میں کسی بنتے پر چہنچنے میں بہت می دشواریوں کا سامنا ہوتا ہے۔ مثلاً اس کی جامع ومانع تعریف یاشر انطو قیود کہیں اس طرح مضبط طور پر نہیں ملتے کہ اکیلے ان کو معیار بنا بلیا سکے ۔ دوسرے یہ کہ آجکل نت نئی صور توں کے متعلق یہ اندازہ لگانا مشکل ہو جاتا ہے کہ آیا یہاں انقلاب ماہیت کا تحقق ہوایا نہیں؟ یاکس قشم کی تبدیلی پر انقلاب ماہیت کا تحق کی ایس منتم کی تبدیلی کے متعلق یہ انتہائی تاہم میں جتنا غور کیا جاتا ہے معاملہ اتنا ہی تیجیدہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ لہٰذا استحالہ کا باب ایسا ہے کہ اس میں بہت سوچ سمجھ کر ماہرین کی آراء اور عرف کو سامنے رکھ کر بی کوئی فیصلہ کرنا ممکن ہو سکتا ہے۔ نیز اس موضوع کی تفسیلات بہت طویل ہیں، جن کا اصاطہ کرنا اس مضمون میں ممکن نہیں، البتہ بہت زیادہ تفسیلات میں جائے بغیر مختصرا کچھ گزار شات دریے ذیل ہیں، جرکی اوشنی میں منائے اخذ کرنے میں مدد مل سکتی ہے۔

اس میں سب سے پہلے تواستحالہ یاانقلاب اہیت کی تعریف ہے، چنانچہ لغت میں انقلاب اہیت کی تعریف مختلف الفاظ میں کی جاتی ہے مثلاً:

(١) ـ الاســـتحالة في اللغة هي الانقلاب والتغير من حال إلى حال. أو هي تغير الشـــي، عن طبعه ووصفه (لسان العرب للابن منظور 11/188 المصباح المنير : للفيومي 1 / 73)

(٧) ـ "التبدل من حال إلى حال عدم الامكان ـ ـ تغير ماهية الشيئ تغيرا لا يقبل الاعادة، ومنه:

الاستحالة مزيلة للنجاسة، كاستحالة العذرة إلى رماد" (معجم لغة الفقهاء ص: 59)



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> - حاشية ابن عابدين 16/1 3 ماليحرالراكق 224/1،

(٣) ـ الاستحالة أن يخلع الشيء صورته ويلبس صورته ويلبس صورة أخرى مثل الطعامالذي يصير دماً في الكبد (مفاتيح العلوم للخوارزمي 161/1)

حاصل ان تعریفات کابیہ ہے کہ کسی چیز کی حقیقت وماہیت کا اسطرح بدل جاکلہ اس کی طبعیت اور اوصاف تک تبدیل ہو جائیں، انقلاب ماہیت کہلاتا ہے۔

انہی معنیٰ کی رعایت فقہاء کرام کے کلام ہے بھی واضح ہے، چنانچہ علامہ شامی استحالہ کی بحث میں فرماتے ہیں:

 $(316 \ / 1)$  حاشية ابن عابدين (رد المحتار)

ثُمُّ اعْلَمْ أَنَّ الْعِلَّةَ عِنْدَ مُحَمَّدِ هِيَ التَّغَيُّرُ وَانْقِلَابُ الْحَقِيقَةِ وَأَنَّهُ يُفْتَى بِهِ لِلْبَلْوَى كَمَا عُلِمَ مِمَّا مَرَّ، وَمُقْتَضَاهُ عَدَمُ الْحَبَصَاصِ ذَلِكَ الْحُكُم بِالصَّابُونِ، فَيَدْ خُلُ فِيهِ كُلُّ مَا كَانَ فِيهِ تَغَيُّرُ وَانْقِلَابُ حَقِيقَةٍ .....فِيْلَافِ نَحُو خَمْرٍ صَارَ خَلَّا وَجَمَارٍ وَقَعَ فِي مُلْحَةٍ فَصَارَ مِلْحَا، وَانْقِلَابُ حَقِيقَةٍ وَصَارَ مِلْحَا، وَكَالَ الْوَحَمَّاقَ، فَإِنَّ ذَلِكَ كُلُّهُ انْقِلَابُ حَقِيقَةٍ إِلَى حَقِيقَةٍ أَنْقِلَابُ وَصَفْ كَمَا سَيَأَى – وَاللَّهُ أَغْلَهُ۔

ا کابرین سے بھی انقلاب ماہیت کے لیے تقریباً ہی طرح کی تعبیرات منقول ہیں، جنکا حاصل بہو ہے کہ ایک چیز کی حقیقت کا اس طرح ہدل جانا کہ وہ بالکل ایک مختلف چیز بن جائے، یعنی اپنی حقیقت چھوڑ کر کسی دوسری حقیقت میں تبدیل ہو جائے۔

لیکن بہر حال بیہ سوال اپنی جگہ ہاتی رہتا ہے کہ کس فتم کی تبدیلی یا تبدیلی کے کس مرحلہ پر بیہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ انقلاب ماہیت ہے اور چیز اپنی حقیقت سے نکل کر کسی اور حقیقت میں تبدیلی ہو گئی ہے۔ کیونکہ تبدیلیاں مختلف فتم کی ہوسکتی ہیں، مثلاً شکل وصورت میں تبدیلی، نام میں تبدیلی، خاص اوصاف وصفات یا عناصر میں تبدیلی وغیر ہے۔ سیدی وسندی حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتم نے اپنے ایک فقہی محاضرہ میں جو طلبہ شخصص فی الافاء کے لیے تعا، انقلاب ماہیت ہی بربہت وقع کلام فرمایا ہے جس کا حاصل ہیں ہے کہ:

"اشیاء کے اندر تبدیلیاں کئی طرح کی ہوسکتی ہیں، کیمیائی اعتبارے بھی ان کی مختلف اقسام ہوسکتی ہیں مثلاً:

Change of Properties\_

Molecular Change\_r

Chemical Change\_r

لیکن ان میں کسی بھی ایک تنبدیلی کو معیار بنانا ممکن نہیں، کیونکہ فقہاء کرام نے جوانقلاب ماہیت کی مثالیں پیش کی ہیں وہ کہیں نہ کہیں ان میں سے کسی ان میں کسی کسی اور نہ شریعت نے کسی ایک کے معیار بننے سے مانع ہیں۔ اور پھر اس قسم کی تدقیقات میں جانااور کیمیاء کا علم حاصل کر ناہر کسی کے لیے ممکن نہیں، اور نہ شریعت نے ادکامات کا دار و مدار اس قسم کی تدقیقات پر رکھا ہے اور نہ ہم اس کے مکلف ہیں، بلکہ شریعت کا مزان آلیے معاملات میں بیہ ہم اس کے مکلف ہیں، بلکہ شریعت کا مزان آلیے معاملات میں بیہ ہم دارو مدار فرف متفاہم بین الناس پر رکھا جاتا ہے۔ بال البت علامات کی حد تک مثلاً یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس چیز کا نام اس طرح بدل گیا ہو کہ لوگوں کا ذہن اس نئی چیز کو دیکھ کر پر انی (اصل) چیز کی طرف نہ جاتا ہو۔ بایہ کہ مثلاً گراس چیز کی حقیقت کے ملاوہ کچھ اور ماتا ہت تو سمجھا جائے گا کہ حقیقت بدل گئی ہے۔ لیکن اس کو معیار بنانا کہ ہم ہر فرد اور ہزئیہ پر یہ منطبق ہو کہ کہاں یہ چیز عرف عام میں اپنی حقیقت بدل چکی ہے اور کہاں نہیں، تواس کا یہ انظباق اہل فن کی



رائے پر مو قوف ہو گا۔ یعنی اہل فن بھی اس کو وہی سابقہ چیز سیجھتے ہیں یانہیں؟ جہاں اہلِ فن بھی اس کو بالکل نئی چیز سیجھتے ہوں کہ اصل حقیقت بالکل بدل گئی ہے، توالدی صورت میں و ثوق کے ساتھ انقلاب ماہیت کے متعلق کچھے کہنا ممکن ہو سکے گا۔" میں مال بنتوں میں سب کے کہ معین نعر قدین ہے تراہل کے ساتھ انقلاب ماہیت کے متعلق کچھے کہنا ممکن موسی سے گا کھی کے مجمع میں میں

بہر حال انقلاب ماہیت کی کوئی جامع ومانع تعریف توا گرچہ ایک نہیں کہ جس سے استحالہ کا مسئلہ مکمل طور پر حل ہو جاتا ہو، مگر کم سے کم کچھے نکات ایسے ضرور ہو سکتے ہیں جن سے نتیجہ تک پینچنے میں آسانی ہو جائے۔ فقہاء کرام کی عبارات کی روشنی میں نیز عصر حاضر میں جن حضرات نے اس موضوع پر کام کیا ہے،ان کی تحقیقات کی روشنی میں جو نکات سمجھ میں آتے ہیں سبولت کی غرض سے یہاں کھے جارے ہیں:

ا۔انقلاب ماہیت کی وجہ ہے کسی حرام چیز کا حلال ہو نایانا پاک چیز کا پاک ہو نااس وقت ممکن ہے جب نئی حقیقت وماہیت خود پاک اور حلال ہو۔

۲۔ اجزاء کوالگ الگ کردینا، یکھوعے سے کوئی جزء نکال دینا، یا سی اور چیز کے ساتھ ان کو خلط کردینے سے انقلاب اہیت کا تحقق نہیں ہوتلہ ۳۔ نام کی تبدیلی انقلاب اہیت کا معیار نہیں، ہال علامت ہوسکتی ہے۔

٧- صرف صورت اور صفت كابدل جانا نقلاب الهيت كامعيار نهيس، جيب جامد كاسيال ميس بدل جانا-

۵۔ کی ایک چیز کی مخصوص صفات میں تبدیلی بعض او قات اس چیز کے لیے انقلاب ماہیت کا ذریعہ توہو سکتی ہے لیکن ہر چیز میں اس صفت کی تبدیلی کو انقلاب ماہیت میں حقیقت و ماہیت کی تبدیلی اصل ہے ، اور حقا کُق ہر چیز کے مخلف ہوتے ہیں اور ای حیاب اوصاف بھی۔ (17)

جہاں تک مصنوعی گوشت میں استحالہ کا تعلق ہے تو یہ بحث اس میں دو جگہ ممکن ہے۔ ایک اس طلہ پر جب خلیات کے حصول کا ذریعہ حلال نہ ہولیعنی اس صورت میں جبکہ خلیہ زندہ حلال جانور کے ایسے اجزاء سے لیاجائے جن میں حیات حلول کرتی ہے۔ چنانچہ اگر حلال جانور سے لیاجائے تو سوال پیداہو سکتا ہے کظیات کیو تکہ اب مکمل گوشت کی شکل افتعیار کرگئے ہیں، اس لیے انقلاب اجبیت ہوگیا، لہذا اگرچہ خلیات لحظ نہیں سے بھی ہوتی ہے کہ عام سختے ، لیکن انقلاب ماجبیت کے بعد اب جو گوشت ہمارے سامنے ہے اس کو حلال قرار دیناچا بیٹے۔ نیز اس بات کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ عام حالات میں بھی جانور وں کی ابتداء نطفہ سے ہوتی ہے ، جو ناپاک ہوتا ہے لیکن جب ان کی خلقہ ممل ہوجاتی ہے تو وہ پاک اور حلال تصور کیے جاتے جیں۔ چیسے انسان کے متعلق خود قر آن کر میل نے بھی انہی مرحلوں کاذکر فرمایا ہے ، جس پر اوپر گفتگو گزر چکی ہے۔

ليكن اس مين تين باتين قابل غورين:

ا۔ نطفہ بذاتِ خود خون اور پُحر گوشت وغیرہ میں تبدیل ہو کر اپنی حقیقت بالکلیہ بدلیتا ہے۔ اور اسکا پہلا وجود بالکل ختم ہو جاتا ہے۔ جبکہ مصنو گل گوشت میں بظاہر ایسانہیں ہوتا۔ بلکہ شروع میں بیان کردہ اسٹیم خلیات کی تفصیلات کی روشنی پس اور بندے کی ذاتی معلومات کی حد تک جو بات سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ بنیا کی خلیات سے مزید خلیات بنتے جاتے ہیں اور پھر وہ خلیات گوشت میں موجود ہی نہ ہوں اور ان کا اپنا وجود ختم اگر چہ اصل خلیات بھی اعضاء وغیرہ میں تبدیل ہو سکتے ہیں، کیکن ایسانہیں ہوتا کہ بیہ خلیات گوشت میں موجود ہی نہ ہوں اور ان کا اپنا وجود ختم جو جائے۔

<sup>1-</sup> ماشیة باین عابدین 1161، اعلام الموقعین لابن الجوزی 298/1 محاضرہ فیٹل المام حضرت مفتی محقر فیل سائٹ داست برکائٹم (غیر مطبوب) کفایت الفقتی جلد سبس ۱۳۰۰ نیزاس موضوع پر فقیها، کرام کی مزید تقصیلی مهارات اور استلام کے حوالہ جات کے لیے و کیچھے کتاب طلال وحرام از مولانا نامید الرحمان الا محاسب اور کتب فقد العال (طال آجی کوئسل)



۲۔ نیزا گرہم ہے مانے ہیں کہ اس میں استحالہ ہوا ہے تولازم آئے گا کہ پھر حرام جانور مثلاً خزیر کے خلیات سے تیار کردہ مصنو کی گوشت بھی حالل ہو، جو ظاہر کہتے درست نہیں۔ اور یہاں ہے اشکال نہیں ہوناچا ہے کہ حرام جانور سے گوشت لینے کی صورت میں استحالہ اس لیے ممکن نہیں کہ اوپر بیان کردہ نکات میں سے نکتہ فہر اکے تحت یہ قاعدہ بیان کیا گیا ہے کہ حاصل ہونے والی ماہیت بھی حرام نہ ہو، ورنہ حرام حالل نہیں ہوگا، جہد یہاں خزیر کے خلیات خزیر کے گوشت میں تبدیل ہور ہے ہیں، اور دونوں ہی حرام ہیں، لہذا یہاں استحالہ نہیں، جبکہ ہماری صورت میں جانور حلال ہے اور استحالہ کے بعد بھی گوشت حلال جانور کا ہے۔ یہ اشکال اس لیے درست نہیں کیونکہ جب ہم نے ایک باریہ قرار دے دیا کہ خلیات وغیرہ میں استحالہ ہو جاتا ہے، قواب استحالہ کے بعد تو وہ گوشت خزیر کے جمم کا حصہ رہاہی نہیں، کیونکہ جب ہم نے ایک باریہ قرار دے دیا کہ خلیات وغیرہ میں استحالہ ہو جاتا ہے، قواب استحالہ کے بعد تو وہ گوشت خزیر کے جمم کا حصہ رہاہی نہیں، کیونکہ اس کی پروروش اس کے جمم سے باہر رہ کر ہوئی ہے، اور جو خلیہ خزیر کا تھا اس میں استحالہ کہلے ہی مانا جا چکا ہے۔ لہذا پھر خزیر کے خلیہ سے تیار کردہ مصنوع گوشت حال ہونا ہوا۔ ورنہ اس گوشت کی نبیس، کیونکہ اس کی علامت ہے اکتحالہ نہیں ہوا۔ ورنہ اس گوشت کی نبیس ہا ہیں۔ جبکہ مصنوع گوشت میں یہ نسبت باتی رہتی ہے، چنا نچہ خزیر کے گوشت میں یہ نسبت باتی رہتی ہے، چنا نچہ خزیر کے گوشت پر خزیر کی مرغی کے خلیات سے تیار کردہ گوشت پر " چکن" اور گائے کے خلیات سے تیار کردہ گوشت پر " کا طالاق کی خزیر کے گوشت پر خزیر کا مرف سرے سے ہوئی ہی نہیں چا ہیئے۔ جبکہ مصنوع گوشت پر نازیر کے گوشت پر خزیر کے گوشت پر خزیر کہ مرغی کے خلیات سے تیار کردہ گوشت پر " چکن" اور گائے کے خلیات سے تیار کردہ گوشت پر " ہو کا بالور کی طوف سرے سے ہوئی ہی نہیں چا ہیئے۔ جبکہ مصنوع گوشت پر اس کی میانو ہو گوشت پر " کی خلیات سے تیار کردہ گوشت پر " کی سام کے خزیر کے خلیات سے تیار کردہ گوشت پر اور چوا کھوں کی خوا ہو ہے۔

سا۔ تیسری قابل غور بات ہیہ کہ قدرتی طریقے ہے جانور کی تخلیق کے بعداس کا گوشت حلال ہونے کے لیے ذکاۃ شرط ہے، جبکہ یہاں اس کا می تحقیم کمکن خبیں۔ البتہ یہ اشکال یہاں ہو سکتا ہے کہ ذکاۃ ہے اصل مقصود خون بہانا ہے جبکہ یہاں خون ہے خبیں، نیز ذکاۃ ان جانوروں میں ضروری ہے جوذکاۃ کا محل بوں، یہاں یہ تیار گوشت ذکاۃ کا محل خبیں۔ اس کے جواب میں سیدی وسندی حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکائم فرماتے ہیں کہ علی الا طلاق یہ کہنا کہ ذکاۃ صرف خون بہانے کے لیے ہے، درست نہیں، بلکہ ذکاۃ نص "الا ما ذکھتہ" ہے ثابت ہوار یہ ایک حکم شرعی ہے، ورندا گرصرف خون بہانا جات کے لیے کا فی ہوتا تو کسی بھی طرح خون بہادیے ہے جانور حلال ہوجاتا، نیز ذکاۃ کی اپنی شر اکط ہیں، لہذا صرف خون بہانای ذکاۃ نہیں ہے۔ نیز یہ کہنا کہ گوشت ذکاۃ کا محل خیاور سے نہیں کہ جو جزء جانور سے الگ کیا گیا تو وہ حانور ذکاۃ کا محل تھا اور وہاں ذکاۃ کا تحقق بوانہیں۔

بر خلاف اس صورت کے جب حلال جانور کے ان اجزاء سے خلیات لیے جائیں جن میں حیات حلول نہیں کرتی، کیونکہ جن اجزاء میں حیات حلول نہیں کرتی ووہ بغیر ذکاۃ کے بھی طاہر اور حلال ہیں للذااس صورت میں ذکاۃ شرط بھی نہیں۔

۳۔ نیزا گرید کہا جائے کہ لوگوں کے عرف میں عام گوشت کے متعلق کوئی میہ نہیں کہتا کہ یہ گوشت اسٹیم خلیات سے بنا ہے، بلکہ لوگ اسے گوشت ہی کے طور پر جانتے ہیں اور کسی کاذبن اسٹیم خلیات کی طرف نہیں جاتا، اور یہی بات مصنوعی گوشت میں ہے۔ توبیہ بات واقعۃ عام گوشت کی سلط میں تو درست ہے، لیکن مصنوعی گوشت کے متعلق میہ کہنا کہ اسے کوئی یہ نہیں کہتا کہ بیاسٹیم خلیات سے بنا ہے، بلکہ لوگ ایک نئ ماہیت کے سلسط میں قورست ہے، بلکہ لوگ ایک نئی مصنوعی گوشت کا من کر اسٹیم خلیات کی طرف نہیں جاتا، میہ بات درست معلوم نہیں ہوتی چیسا کہ ابھی اور پھی بیان کیا گیاہے، اور اگر ایسا ہو تجھی تو خالی صرف میہ بات کہ لوگوں کاذبن اسٹیم خلیات کی طرف نہیں جاتا، انقلاب ماہیت کی ایک



علامت توہو سکتی ہے لیکن معیار نہیں، جیسا کہ چیچے ذکر گزراہے۔ خاص طور پر جب خود ماہرین کے ہاں یہ مسئلہ انجھی تک زیرِ بحث ہے کہ کیاوا قعی بہ ہر لحاظ سے اصل گوشت ہے بھی یا نہیں؟

لہذاا گراسٹیم خلیات زندہ حلال جانور کے ایسے اجزاء سے لیے جائیں جن میں حیات موجود ہوتی ہے، تو مصنوعی گوشک تیاری کے پورے عمل سے یہ نتیجہ نکالنا محلِ نظر ہے کہ اس میں کیونکہ انقلاب ماہیت کا تحقق ہوا ہے لہذااس کو حلال قرار دیا جائے۔للذادرست بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ اس مر حلہ پر انقلاب ماہیت کا تحقق نہیں ہوتا۔

۲۔ دوسرے انقلابِ ماہیت کی بحث وہاں آتی ہے کہ جب اس میں خلیات تو حلال ہوں مگر گوشت کی تیاری کے مراحل میں ناپاک یاحرام اجزاء شامل کیے جارہے ہوں۔ تو کیا یہہاں انقلاب ماہیت کی بنیاد پر مصنوعی گوشت کو حلال کہا جائے گا؟ اس کا جواب یہی ہے کہ اس سلسلے میں ماہرین ہی کی آراء کے ساتھ ساتھے دیکھا جائے گا کہ واقعی شرعی طور پر استحالہ کا تحقق ہوا ہے یا نہیں ؟ یعنی وہ حرام اجزاء اس مصنوعی گوشت کی تیاری کے دوران ختم ہو جاتے ہیں یا بالکل بدل جاتے ہیں اور حتی شکل میں جو گوشت ہمارے سامنے آتا ہے اس میں وہ اجزاء نہیں ہوتے ؟ ہندے کی معلومات کی حد تک شاید کچھ اجزاء میں ایسا ہو نا ممکن ہو، کیاں جیسے مثلاً پر و مین وغیرہ جو اس گوشت کا جزء بن چکے ہیں ان کے بارے میں ہیہ بات کہنا شاید درست نہ ہو، کیو نکہ خود ماہرین مصنوعی گوشت میں یو میں وغیرہ جو اس گوشت کا جزء بن چکے ہیں ان کے بارے میں میہ بات

بہر حال مصنوعی گوشت میں ان دونوں مر حلوں ممیں ہے پہلے مر حلہ پر توانقلاب اہیت نہ ہوناہی رانج معلوم ہوتا ہے اور دوسرے مرحلہ میں استحالہ کا تحقق ہوا ہے یا نہیں،اس کے متعلق کسی حتی نتیجے پر پہنچنے کے لیے مزید تحقیق کے بعثی کوئی بات کہنا ممکن ہوسکتا ہے للہت اس مرحلہ پر بھی زیاد در جمان اس طرف ہوتا ہے کہ اس میں استحالہ کا تحقق نہیں ہوتا۔ واللہ اعلم

خلاصہ یہ کہ مصنوعی گوشت کے حلال ہونے کے لیے بے غبار بات یہی ہے کہ حلال جانور جوشرعی طریقہ کے مطابق ذی کیا گیاہو خلیات اس کے حلال اجزاء سے لیے جائیں،اگرشرعی طریقہ کے مطابق ذی کیے گئے جانور سے نہ لیے جائیں، چاہے فیفدہ حلال جانور سے ہی لیے جائیں تھ پھر اس کے النا اجزاء سے لیناضروری ہے جن میں حیات موجود نہیں ہوتی۔ پھر کسی بھی مر مطے پر حرام کی آمیزش نہ ہو، تواس صورت میں اس کو حلال سمجھا جائے گا۔ ورندا گراس میں حرام اجزاء تر کیبی شامل کیے گئے ہوں تو گوشت حرام ہے الا یہ کہ الن اجزاء تر کیبی میں استحالہ شرعاً ثابت ہو جائے۔واللہ اعلم بالصواب



